
Andrew Feenberg 

Dialektischer Konstruktivismus: Zur Aktualität von 
Lukács' Konzept der transformierenden Praxis 

Mit dem Aufkommen der postempiristischen Kritik der positivistischen Philo-
sophie der Wissenschaft wurden Hinweise auf die soziale Beeinflussung des 
durchaus auch substantiellen Gehalts wissenschaftlicher Theorien Gemeinplät-
ze. Dies läßt vermuten, daß Lukács uns insofern noch etwas zu lehren hat, als 
sein Konzept der Verdinglichung spätere soziale Interpretationen der wissen-
schaftlichen Praxis antizipierte. Nun ist es schwierig, Lukács in die aktuelle 
Debatte miteinzubeziehen, aufgrund seiner doppeldeutigen Behandlung von 
Natur in Geschichte und Klassenbewußtsein. Tatsächlich erscheint Lukács 
gleichzeitig die soziale Konstruktion der Natur und ihre Unabhängigkeit von 
menschlicher Aktivität geltend zu machen. Diese Doppeldeutigkeit hat viele 
spätere Kommentatoren verwirrt. 

Steven Vogel (1996, S. 47) zum Beispiel zeigt auf, daß für Lukács die Na-
turwissenschaft zwei essentielle Seiten bzw. Momente hat: eine kreative Seite, 
in welcher ein künstlerisches, experimentelles Milieu konstituiert ist, und eine 
kontemplative Seite der passiven Beobachtung der Naturgesetze, die enthüllt 
werden. Vogel denkt, daß Lukács die Unabhängigkeit der Natur an sich behaup-
tet, weil er die passive Beobachtung stärker als die kreative Seite der wissen-
schaftlichen Praxis hervorhebt - daher sein Terminus "kontemplative Praxis" 
für die wissenschaftlich-technische Beziehung zur Wirklichkeit. Postempiristi-
sche wissenschaftliche Studien haben diese Betonung richtiggestellt. 

Ich bin nicht überzeugt von dieser diagnostischen Beschreibung von Lu-
kács' Problemen. Lukács bestätigt mehr als einmal unmißverständlich, daß un-
ser Wissen von der Natur historischen Charakter besitzt, daß es nicht nur purer 
Reflex der „Fakten" ist, sondern vielmehr das Resultat aus unseren Praxen und 
konzeptionellen Entwürfen ( z.B. Lukács, 1968, S.6). Dies ist in allgemeinen 
Züge genau das, was der Postempirismus beinhaltet. Nun bleiben für Lukács 
Natur und Wissenschaft deutlich voneinander verschieden, obwohl wir in jeder 
signifikanten Dimension Vorstellungen entwickeln können. Lukács behauptet 
weiterhin, daß Natur Gegenstand entverdinglichender Analyse sein kann wie 
irgendein anderer sozialer Fakt. Wäre es da nicht konsistenter, Vogel zu folgen 

52 



und zu behaupten, daß das, was wir Natur nennen, einfach ein anderer Aspekt 
von Gesellschaft ist, ein Aspekt, wonach wir das „natürlich" nennen, was wir zu 
entverdinglichen nicht in der Lage waren? Was erklärt Lukács' seltsame Be-
harrlichkeit, die Natur, auch nachdem er sie entverdinglicht hat, als „real" zu 
deklarieren, in einem stärkeren Sinne, als es Vogels Konstruktivismus erlaubt? 

Der Schlüssel zu Lukács'Sicht des Problems liegt in seiner Theorie der 
Praxis. Es wird sich zeigen lassen, daß es vorteilhafter ist, das Problem der Na-
tur von diesem Aspekt seiner Theorie aus anzugehen als von offensichtlich wi-
dersprüchlichen eigenen Kommentaren zu diesem Thema. Lukács unterscheidet 
zwischen zwei fundamental verschiedenen Typen der Praxis: eine verdinglichte 
"kontemplative" Praxis, die charakteristisch ist für die bürgerliche Gesellschaft, 
und eine proletarische transformierende Praxis, welche seine Objekte penetriert. 
Vergessen wir für einen Moment die Klassenbezüge und betrachten die Struktur 
dieser beiden Typen von Praxis. Das Modell der kontemplativen Praxis ist die 
Beziehung des Arbeiters zur Maschine (Lukács, 1968, S.89). Die Maschine ist 
in sich komplett; sie hat ihre eigene Logik, die Gesetze ihres Funktionierens; 
die Maschine ist dem Arbeiter äußerlich, und er bedient sie, ohne ihre funktio-
nelle Autonomie aktuell zu kontrollieren. Für Lukács ist dieser Typ von Sub-
jekt-Objekt-Beziehung exemplarisch für die verdinglichte Praxis einer kapita-
listischen Gesellschaft, ob es sich um unternehmerische Aktivitäten, Kaufen 
und Verkaufen auf Märkten oder wissenschaftliche Forschung handelt (Lukács 
1968, S.98). Kontemplative Praxis ist nicht nur passiv, wie es der Terminus 
suggeriert, sondern weist einen technisch-manipulierenden Charakter auf. Sie 
modifiziert die Welt, um sicher zu sein, aber sie läßt ihre Objekte im Wesentli-
chen unverändert. In der Tat setzt sie die Gesetzmäßigkeit ihrer Objekte voraus, 
welche sie gemäß dem Prinzip Bacons versteht : „Die Natur kann nur beherrscht 
werden, wenn man ihr gehorcht." Kontemplative Praxis muß hierbei die Theo-
rie, in welcher das Gesetz gefaßt ist, von der applizierenden Praxis trennen. 
Trotz der hektischen Aktivität der technischen Zivilisation wirkt ihre Praxis 
nicht auf die Essenz ihrer Objekte – ihr Gesetz, nur auf ihre manifesten Formen, 
ihre Erscheinungen. Aktivität auf dem Niveau der Erscheinungen entspricht ei-
ner passiven Beziehung zum Gesetzmäßigen, wobei Praxis bloß bobachtet und 
nicht zu verändern versucht. Der Aktivismus des bürgerlichen Subjekts basiert 
auf fatalistischer Akzeptanz, einem „Realismus" auf einem tieferen Niveau. 
Dieser Realismus zeigt sich zumal in der idealistischen Vorstellung von Werten 
als irreversibel getrennt von den Faktizitäten dieser Welt. Die verdinglichte 
Subjekt-Objekt-Konzeption der Philosophie hebt diese Struktur auf den höch-
sten Grad der Abstraktion. Um auf Lukács zurückzugreifen: wenn Kant de-
monstriert, daß die Welt der Erfahrung rigoros durch die physikalischen Geset-

53 



ze bestimmt ist, eröffnet er das Universum eines unlimitierten technischen Fort-
schritts, während er vom Prinzip her die Werte von dieser Entwicklung aus-
schließt (Lukács 1968, S. 160-161). Transformierende Praxis unterscheidet sich 
insofern, als sie die Gesetzmäßigkeiten selbst attackiert. Es ist eine nicht-
technische Praxis, welche die Essenz ihrer Objekte durchdringt und sie in ihrem 
innersten Wesen verändert. Das implizite Modell dieses Typus der Praxis ist das 
Selbstbewußtsein. Im Erkennen unserer selbst ändern wir unmittelbar das, was 
wir sind. Selbstbewußtsein ist simultan Erkenntnis und Aktion; es transzendiert 
den Spalt zwischen theoretischem und praktischem Charakter, u.d.h. den Stand-
punkt der Verdinglichung. Lukács' Innovation ist der Versuch, soziale Trans-
formation gemäß diesem Modell zu konzipieren, als ein hochkomplexer und 
sozial vermittelter Ausdruck von Selbsttransformation. 

Wie ist dies möglich? Das Konzept des sozialen Selbstbewußtseins ist ab-
hängig von der Existenz einer wie auch immer gearteten kollektiven Subjektivi-
tät. Aber Lukács glaubt nicht an eine mysteriöse Gruppenseele. Vielmehr be-
steht sein kollektives Subjekt aus einem Zusammenschluß von Individuen zu 
einem Ganzen durch eine spezielle Logik der Interaktion. Für das Bürgertum ist 
diese vereinheitlichende Logik die der Verdinglichung, wobei diese ihre Einheit 
hinter einer individualistischen Fassade verdunkelt wird (Lukács 1968, S.165). 
Wie Lukács schreibt: "die Bourgeoisie handelt zwar in der objektiv-ökonomi-
schen Entwicklung der Gesellschaft als Klasse, sie kann aber der Entwicklung 
dieses Prozesses, den sie selbst vollführt, nur als eines ihr äußerlichen, objektiv-
gesetzmäßigen, an ihr selbst geschehenden Vorganges bewußt werden." (AaO, 
S.63). Lukács überbrückt die Lücke zwischen individuellem und sozialem 
Selbstbewußtsein durch das Interpretieren der kontemplativen Praxis als unbe-
wußter kollektiver Handlung. Selbsterkenntnis und Aufhebung der Entfrem-
dung in der sozialen Sphäre involvieren kollektive Selbstbewußtwerdung. Ich 
möchte etwas genauer erklären, wie es dazu kommen kann. 

Wichtig ist, daß Lukács niemals behauptet, daß wir ohne jede kontemplative 
Praxis auskommen können und überall durch verändernde Praxis ersetzen kön-
nen. Der springende Punkt ist vielmehr, daß gewisse kontemplative Praxen fun-
damental modifiziert werden/sind, wenn ihre Subjekte selbstbewußt werden. In 
der individuellen Sphäre sind wir vertraut mit dieser Unterscheidung. Die mei-
sten Annahmen/ Glaubenssätze sind nicht modifiziert, wenn wir uns ihrer be-
wußt werden, jedoch gibt es einige, wie z.B. Selbstwidersprüche im Glauben 
oder Formen des Selbstbetrugs, die unmittelbar durch ihr Selbstbewußtwerden 
transformiert werden. 

Das soziale Äquivalent dazu ist der Markt. Wenn Käufer und Verkäufer auf 
dem Markt handeln, formen sie ein kollektives Subjekt, welches seiner selbst 

54 



r 

nicht bewußt ist. Ihre Praxis ist vielmehr bestimmt durch die „Gesetze" des 
Markts, die sie jeweils benutzen, um selbst vorwärts zu kommen, aber das Ge-
setz selbst ist die Resultante ihrer vielfältigen Versuche, es zu benutzen. Die 
Bedingung für das Entstehen eines solchen Systems ist das fundamentale Nicht-
Erkennen von sozialen Zusammenhängen. Dieses Nicht-Erkennen besteht in der 
präkonzeptionellen Strukturierung der sozialen Welt als eines Reichs indivi-
dueller Aktivitäten in fremder Objektivität. Diese Strukturierung ist geschicht-
lich kontingent. Werden die Individuen sich der Konsuquenzen ihrer Handlun-
gen bewußt und fangen an, sie willentlich zu koordinieren, können sie ihre 
„kontemplativen" Einschränkungen überwinden, ebenso auch die verdinglichte 
Objektivität ihrer Handlungsobjekte. Sie können das „Gesetz" ihrer Handlungen 
(ver-)ändern und gemeinsam einen anderen Typus sozialer Welt kreieren. 

Tatsächlich kann sich Lukács solch radikale Resultate nur im Fall des kapi-
talistischen Markts vorstellen. Arbeiter „produzieren" hier Gesellschaft durch 
ihre Arbeit und durch ihre Teilnahme an kapitalistischen Institutionen. Wenn 
sie zusammenkommen, kann sie nichts vom Transformieren der Gesellschaft, 
die sie ja unbewußt sebst konstituieren, abhalten. Aber die Bedingung dieser 
Transformation ist die Selbstbewußtwerdung des Arbeiters, die Erkenntnis sei-
ner eigenen sozialen Rolle, Diese Erkenntnis konstituiert als solche einen 
grundlegenden sozialen Wechsel, weil sie fundamental ändert, was es heißt, Ar-
beiter zu sein: sie macht aus einem passiven, verdinglichten sozialen Atom ei-
nen kollektiv Handelnden: „der Akt des Bewußtwerdens verändert die Gegen-
ständlichkeit seines Objekts" (aaO, S.178). Lukács beschreibt diesen Vorgang 
genauer so: „Der Arbeiter erkennt sich selbst und seine eigene Beziehung zum 
Kapital in der Ware. Soweit er noch praktisch unfähig ist, sich über diese Ob-
jektsrolle zu erheben, ist sein Bewußtsein: das Selbstbewußtsein der Ware: die 
Selbsterkenntnis, die Selbstenthüllung der auf Warenproduktion, auf Warenver-
kehr fundierten kapitalistischen Gesellschaft. Dieses Hinzutreten des Selbstbe-
wußtseins zur Warenstruktur bedeutet aber etwas qualitativ und prinzipiell An-
deres, als was man sonst Bewußtsein „über" einen Gegenstand zu nennen 
pflegt. Nicht nur weil es ein Selbstbewußtsein ist. Denn dieses könnte – wie 
z.B. in der wissenschaftlichen Psychologie – sehr wohl dennoch ein Bewußtsein 
„über" einen Gegenstand sein, das bloß, ohne die Art der Beziehung von Be-
wußtsein und Gegenstand und dementsprechend die Art der so erlangten Er-
kenntnis zu verändern, „zufällig" sich selbst zum Ggenstand erwählt. (...) Die 
Selbsterkenntnis des Arbeiters als Ware ist aber bereits als Erkenntnis praktisch. 
D.h. diese Erkenntnis vollbringt eine gegenständliche, struktive Veränderung 
am Objekt ihrer Erkenntnis." (AaO S.168-169) 

55 



Lukács'Beharrlichkeit in der Unterscheidung zwischen Natur und Geschich-
te darf nicht primär ontologisch verstanden werden, sondern in Relation zu die-
ser Unterscheidung von Praxistypen. Ganz grundsätzlich weist er darauf hin, 
daß es ein „Reich'' gibt, in welchem transformierende Praxis möglich ist, in 
welchem wir unsere Objekte durch soziale Selbstbewußtwerdung rekonstituie-
ren können; aber daneben existiert ein anderes Reich, in welchem unsere 
Handlungen immer kontemplativ oder technisch sein werden. Das erste Reich 
ist die Gesellschaft, das zweite ist das der Natur. Am einfachsten ausgedrückt: 
er behauptet, daß wir unser soziales Leben nicht qua technischer Kontrolle 
durch einige andere menschliche Wesen organisieren lassen müssen, wie es der 
Kapitalismus erfordert, aber daß wir immer in einer technischen Beziehung zur 
Natur stehen werden. Der Kapitalismus mißbraucht eine verdinglichte techni-
sche Kontrolle über das soziale Leben, welches potentiell Ort einer kollektiven 
Selbstkontrolle unter sozialistischen Vorzeichen ist. Kein vergleichbarer Wech-
sel in unserer Beziehung zur Natur begleitet den Fortschritt vom Kapitalismus 
zum Sozialismus. 

Die epistemologische Konsequenz dieser Unterscheidung von Praxistypen 
und ihren Objekten entspricht einer parallelen Unterscheidung der wissen-
schaftlichen Methoden. Kontemplative Praxis ist essentiell undialektisch, genau 
wie sein Objekt, die Natur. Verdinglichte Methodologien sind hierbei dem ver-
dinglichten Objekt angemessen. Wir können natürlich die Praxis der Wissen-
schaft und ihrer Konzeption der Natur entverdinglichen. Die daraus resultieren-
de soziale Interpretation der Wissenschaften und der Natur offenbart die Ab-
hängigkeit unseres Naturwissens von der Gesellschaft. Es ist richtig, daß wir 
dadurch in einem gewissen Sinne selbstbewußt werden, aber dies konstituiert 
nicht eine verändernde Praxis, weil, in Lukács Sicht, es weder die Resultate der 
wissenschaftlichen Theorie verändert, noch die eigentliche Konzeption der Na-
tur. Insofern er nicht das Projekt einer radikalen Ausdehung des Selbstbewußt-
seins auf die (Natur-)Wissenschaft verfolgt, hat Lukács keinen Grund, die Kon-
tingenz der Natur gegenüber unseren Praktiken zu verleugnen, und er unter-
scheidet sie von der sozialen Domäne, in welcher Selbstbewußtsein eine direkte 
praktische Signifikanz hat. 

Für Lukács involviert wahre, transformierende Praxis nicht nur ein Verste-
hen der epistemologischen Abhängigkeit von verdinglichten Objektivitäten der 
Gesellschaft, sondern auch eine ontologische Dialektik von dem Subjekt und 
dem Objekt, die diesen Objektivitäten zugrunde liegt. In der sozialen Domäne 
sind wir im stärksten Sinne das Objekt, das gesellschaftliche Bewußtsein ist 
Selbstbewußtsein und als solches transformierend. Hier verändert das Selbst-
bewußt-Werden direkt die Logik der kollektiven Handlung. Keine vergleichba-

56 



re Veränderung naturwissenschaftlicher Gesetze resultiert aus der entverdingli-
chenden Selbstreflexion in dieser Sphäre. 

Natur als solche hat eine gewisse relative Unabhängigkeit vom Sozialen, in-
sofern ihre gesetzmäßige Ordnung nicht durch bewußte soziale Praxis verän-
derbar ist. Dies bedeutet nicht, daß Natur Geschichte auf dem fundamentalsten 
ontologischen Niveau transzendiert, daß z.B. Geschichte ein bloßer Unfall der 
Evolution ist. Die Frage der ontologischen Priorität ist unabhängig von dem 
epistemologischen Problem. Ob Natur "in" Geschichte ist, oder Geschichte "in" 
Natur, bestimmt nicht den jeweilgen wahren Wert in der eigenen Domäne. Tat-
sächlich glaubte Lukács, daß die Natur der modernen Wissenschaft eine direkte 
Konsequenz der Verdinglichung war, d.h. eine sozial bedingte Sicht der Welt. 
Für ihn ist Geschichte, nicht Natur hierbei die ultimative Realität. Aber prak-
tisch gesprochen gibt uns Verdinglichung Zugang zu der Wahrheit der Natur, 
insoweit wir sie erkennen können, und in dieser Domäne kann Verdinglichung 
letztendlich nicht transzendiert werden. 

Natürlich gibt es Fälle, in denen das Selbstbewußtsein der wissenschaftli-
chen Praxis diese verändert und mit ihm unsere Konzeption der Natur. Um ein 
Beispiel zu nennen: Der "wissenschaftliche" Rassismus des späten 19. Jahrhun-
derts erschien gut abgesichert durch die wissenschaftlichen Methoden dieser 
Zeit, kam aber dann unter zunehmende Kritik als ein Reflex sozialer Vorurteile. 
Möglicherweise wurde die Wissenschaft selbst revidiert, um die Effekte dieser 
Vorurteile auszuschließen. Wir kennen ähnliche Veränderungen, die heutzutage 
auftreten, in Beziehung zu geschlechtlichen und sexuellen Präferenzen. 

Dies sind Fälle, wo eine Ideologiekritik der Wissenschaft inegrierender Be-
standteil der Wissenschaft selbst wurde. Es wäre denkbar, daß die Akkumulati-
on solcher Fälle zu einer "neuen Wissenschaft" führen könnte, in dem einge-
schränkten Sinne, wie den Terminus Marcuse in One-Dimensional Man 
(Marcuse 1964, S. 166-167) gebraucht. Nichtsdestotrotz, insofern diese Fälle 
Wissenschaft verändern, liefern sie eine neue Setzung von uns unabhängiger 
Natur; tatsächlich ist es Kennzeichen des wissenschaftlichen Fortschritts in sol-
chen Bereichen, daß er zu solchen Gesetzmäßigkeiten führt, welche der Modifi-
kation durch Selbstbewußtsein widerstehen. 

Der Erfolg eines wissenschaftlichen Resultats, der darin besteht, den Vorbe-
halten der Ideologiekritik zu entgehen, muß selbstverständlich nicht ewig sein. 
Natur ist ein sich bewegendes Ziel; wie Marcuse sagt: "Natur ist keine Manife-
station eines "Geistes", sondern vielmehr seine essentielle Grenze" (1972, S. 
69). Was wir zu einer gegebenen Zeit als Natur identifizieren, ist tatsächlich 
geschichtlich kontingent, entsprechend unserer konzeptionellen Raster und 
Praktiken. Aber was es für uns bedeutet, es als Natur zu positionieren, ist präzi-

57 



se: es als unabhängig von uns zu erkennen, anzuerkennen, daß es eine Voraus-
setzung unserer Praxis ist, präziser etwas, was nicht transformiert wird in seinen 
Gesetzmäßigkeiten durch Praxis. 

Die Unabhängigkeit der Natur ist nicht bloß eine Illusion; wer dies annimt, 
behauptet, daß Wahrheit absolut sein muß, um des Namens würdig zu sein. 
Während eine solche Annahme für manche Philosophen Sinn machen könnte, 
hat es nichts mit Wissenschaft, wie Wissenschaftler selbst sie verstehen, zu tun. 
Wenn wir Wissenschaftlern in ihren Aktivitäten „folgen", bemerken wir, daß sie 
keine Probleme damit haben, die Fakten, die sie "konstruiert" haben, hundert-
prozentig für real zu halten (Latour 1996, S. 37ff.). Die Wahrscheinlichkeit, daß 
eine zukünftige Stufe in der wissenschaftlichen Entwicklung derzeitige Theori-
en signifikant modifizieren oder vielleicht sogar ersetzen werden, damit de-
monstrierend, daß sie nur "reine" Konstruktionen waren, ist in keinem Sinne 
eine Widerlegung dieser Theorien oder ein Beweis, daß die natürliche Welt, die 
sie postulieren, mythisch ist. 

Die Natur der Naturwissenschaft ist ein handwerkliches Produnkt, keine 
metaphysische Spekulation. Wissenschaftlich gesprochen gibt es gute und 
schlechte Konstruktionen dieser Natur, Konstruktionen, welche kollabieren, 
wenn wir ihre ideologische Basis verstehen, und andere Konstruktionen, die 
halten, egal wie viel wir über sie herausfinden. In diesem Zusammenhang zu 
sagen, daß Natur "bloß" ein Konstrukt ist, bedeutet: die Domäne des Diskurses 
mißzuverstehen. Die philosophische Feststellung, daß "Natur eine soziale Kate-
gorie ist", verneint in keinem Falle die handwerkliche Produktion bestimmter 
natürlicher Objekte( verstanden als wirklich unabhängig) in der Praxis der Na-
turwissenschaft (Lukács 1968, S. 234). Um die Unabhängigkeit dieser Objekte 
zu überwinden, benötigt man weitere wissenschaftliche Arbeit, nicht aber eine 
generelle Theorie über Natur. Es ist ein Kategorienfehler, zu glauben, daß ein 
universalphilosophischer Konstruktivismus mit einem Schlag alle Postulate ei-
ner unabhängigen Natur auf den Status der alten pseudowissenschaftlichen Ras-
setheorien reduziert. Es ist ebenfalls ein Kategorienfehler, anzunehmen, daß die 
Unabhängigkeit der naturwissenschaftlichen Objekte einen philosophischen 
Realismus etabliert. 

Während ich glaube, daß diese Verteidigung von Lukács erklärt, wie wir 
Natur von Gesellschaft konzeptionell und ohne Selbstwidersprüche unterschei-
den können, erklärt sie noch nicht, wie Natur und Gesellschaft unterschieden 
werden können in der Hinsicht daß unsere Praxis in Beziehung zu der einen 
sauber von unserer anderen Praxis in Beziehung zu der anderen zu separieren 
ist. Wie Latour und andere nachgewiesen haben, ist die soziale Welt ein Netz-
werk aus Leuten und Dingen, in intrikaten Mustern verwoben, die nicht leicht 

58 



r 

zu entwirren sind. Ist es wirklich möglich, das Sebstbewußtwerden einer sozia-
len Gruppe, die eingebunden ist in auch technologisch hochkomplexe Sozial-
strukturen, anhand des Modells einer unmittelbaren Einheit von Subjekt und 
Objekt im Selbstbewußtsein zu beschreiben? Die Antwort auf diese Frage wird 
wahrscheinlich negativ ausfallen, und doch wollen wir nicht in unkritischer Ak-
zeptanz der Verdinglichung in jedem Bereich verfallen, wo komplexe Bezie-
hungen zwischen Leuten und Dingen vorherrschen, wie es z.B. Jürgen Haber-
mas tut. 

Habermas' Theorie ist eine wirklich drastische Revision der Lukácsschen 
Theorie der Verdinglichung. Habermas meint, daß Medien wie Geld und Macht 
menschliche Handlungen in einer essentiell objektiven, technischen Weise ko-
ordinieren. Mediale Koordination ist seiner Auffassung nach der einzige Weg, 
Ordnung in den Hauptinstitutionen einer komplexen Gesellscheft zu etablieren, 
zumal in Wirtschaft und Staat. Solche Koordination hat eine unveränderbare 
verdinglichte Systemrationalität. Selbstreflexion – und folglich wahre Demo-
kratie – gehört nur zur Lebenswelt der informellen menschlichen Beziehungen. 
Diese Lebenswelt beinhaltet eine öffentliche Sphäre, welche Grenzen für die 
Reichweite der Medien setzen kann, aber keine Demokratisierung ist möglich 
innerhalb der Märkte und Verwaltungen, die gesteuert werden durch medienko-
ordinierte Interaktion. Nur: insofern die meisten unserer Lebensvollzüge in 
Kontakt mit Märkten oder Administrationen irgendeiner Art stattfinden, läuft 
Habermas' Theorie auf die unkritische Kapitulation vor der Verdinglichung 
hinaus. 

Anderswo (Feenberg, 1999) habe ich zu zeigen versucht, wie Habermas' 
Medientheorie umgeformt werden kann in einer Richtung, daß die Möglichkeit 
der radikalen Demokratisierung in komplexen Gesellschaften denkbar wird. 
Während ich an diesem Problem arbeitete, habe ich entdeckt, daß Konstrukti-
vismus allein nicht ausreicht, um diesen Job zu erledigen. Der Punkt ist nicht 
nur, daß wir komplexe Netzqwerke konstituieren – Habermas würde das ohne 
Schwierigkeiten zugeben können – sondern daß wir in der Lage sein müssen, 
ihre Logik zu transformieren. Das würde Habermas nicht akzeptieren, denn in 
seiner dualistischen Terminologie würde es darauf hinauslaufen, die komplexen 
Institutionen einer modernen Gesellschaft durch „rein" kommunikative Hand-
lungsformen zu ersetzen. Das Resultat wäre ein Rückschritt zu irgendeiner Art 
Vormodernität, viel eher als ein Fortschritt zu einem höheren Niveau direkter 
Demokratie, das – wie er behaupten würde – unter modernen Umständen un-
möglich ist. 

Diese starke Opposition zwischen Systemrationalität und kommunikativer 
Rationalität, verdinglichten und demokratischen Institutionen resultiert aus ei-

59 



ner Systemtheorie, welche prinzipiell die Wirksamkeit des Selbstbewußtseins 
ausschließt, das – wie wir gesehen haben – so zentral für Lukács ist. Tatsächlich 
ist für Habermas alle Reflexivität assoziiert mit Kommunikation, und Systeme 
sind per definitionem unbewußt. Aber sobald Effekte des Bewußtseins in die 
Systemtheorie inkorporiert werden, kann man den gordischen Knoten zer-
schneiden, mit welchem Habermas sich selbst und die Sozialtheorie gebunden 
hat. 

Im Anschluß an Hayeks Reflexionen über „spontane Ordnungen", deren Haupt-
beispiel der Markt ist, hat Paul Dumouchel (1991) genau solch eine Revision 
der Systementheorie vorgeschlagen. Er unterscheidet zwei Typen der spontanen 
Ordnung, konstituiert durch Handelnde, die jeweils Regeln individueller 
Handlung folgen. Da gibt es die spontanen Ordnungen, welche „rational" in 
dem Sinne sind, daß sie stabil bleiben auch bei fortschreitendem Verständnis 
des Systems durch die Handelnden. Wettbewerbsspiele sind Beispiele für ratio-
nale Ordnungen: der Wille und die Fähigkeit der Spieler zu spielen, ist norma-
lerweise nicht beinflußt durch das, was sie über die Natur des Spiels und seine 
Regeln lernen können. Aber es gibt auch spontane Ordnungen, welche „irratio-
nal" sind in dem Sinne, daß die Handelnden, wenn sie die Regeln ihres Han-
delns verstehen bzw. durchschauen, sie notwendigerweise modifizieren. Du-
mouchel bietet das Beispiel des Opfers oder des zum-Sündenbock-Machens an, 
beruft sich auf Beobachtungen René Girards, um einen Basismechanismus der 
sozialen Solidarität zu bestimmen. Die Opferlogik kann nicht der Enthüllung 
standhalten, daß das Objekt des Opfers eine „nomale" Person ist, die genau so 
unschuldig ist wie die, welche ihn töten. Das Opfer wird annulliert durch das 
Selbstbewußtwerden der Opfergemeinschaft. Der Austritt aus der Irrationalität 
durch das Bewußtwerden kann nach Dumouchels Schema zur Schaffung einer 
rationalen Ordnung führen, die bewußt gesteuert wird, oder aber zur Schaffung 
einer „vernünftigen" Ordnung, die nicht nur auf individueller Handlung beruht, 
sondern kollektiv geplant ist nach explizit normativen Vorstellungen, z.B. sol-
chen der Gerechtigkeit. 

In Lukács' Terminologie: verdinglichte soziale Formen konstituieren irra-
tionale Ordnungen, die transformiert werden können, sobald ihre Handlungsträ-
ger deren Logik erst einmal verstehen. Die Habermas'schen Medien basieren 
also nicht auf Rationalität, sondern auf Blindheit oder Verblendung. Sie können 
der Entdeckung ihrer eigenen inneren Logik durch die, die an ihnen teilnehmen, 
nicht widerstehen. Nur, was ist die Alternative? Ich will nun zu zeigen versu-
chen: die Institution eines Systems von permanenten Übergängen von der Irra-

60 



tionalität zu rationalen und vernünftigen Ordnungen bietet eine Alternative zu 
Habermas' starren Dichotomien. 

In Lukács, Marx and the Sources of Critical Theory (1986) vermutete ich, 
daß es bei Lukács eine Spannung gibt zwischen dem Modell des Selbstbewußt-
seins als direkte Selbsttransformation (eine – wenn man so will – Art radikalem, 
idealistischen Konstruktivismus) und einem anderen Ansatz, welcher den un-
endlichen Prozeß des Vermittelns (des Vermittlungen Schaffens) betont, in wel-
chem ein soziales Subjekt schrittweise spezifische Barrieren der Selbsterkennt-
nis und Selbstkontrolle zurückdrängt. In Übereinstimmung mit dieser dialekti-
schen Theorie, ist Konstruktion keine Selbstkreation, sondern die Vermittlung 
mit einem vorher gegebenen Objekt. Dieser zweite Strang der Theorie wird vor-
rangig in Lukács' Reflexionen über die Differenz zwischen idealistischen und 
dialektischen Formen der Rationalität entwickelt. Während Idealismus vor-
täuscht, er könne das Objekt ex nihilo produzieren, zumindest in Gedanken, 
beinhaltet die Dialektik die Beziehung einer konstituierenden, praktischen 
Subjektivität zu einer zuvor existierenden Objektivität irgendeiner Art. Alle 
Vermittlungen setzen eine Unmittelbarkeit voraus, ein unmittelbares gegebenes 
Etwas, auf das die Vermittlung sich bezieht. Dies ist die Bedingung der End-
lichkeit, welche einen dialektischen Konstruktivismus definiert. Was Vermitt-
lung von Verdinglichung unterscheidet, ist die Abwesenheit von prinzipiellen 
Grenzen für das, was vermittelt werden kann. Der Prozeß der Vermittlung ist 
potentiell unbegrenzt und keine Unmittelbarkeit bleibt ewig außerhalb des 
Vermittlungszusammenhangs (sozusagen als ein Ding an sich). Vermittelndes 
Denken „postuliert" seine Vorgegebenheiten, kann sie ,,wenden"(verändern) 
und mit sich vermitteln, während verdinglichtes Denken die ontologische Fe-
stigkeit des Gegebenen unterstellt (Lukács 1968, S.163, 205-206). 

Der Grund für diesen Unterschied liegt in der Funktion des Selbstbewußt-
seins. Das dialektische Subjekt entdeckt sich selbst in seinen Objekten beim 
Selbstbewußtwerden, wohingegen das verdinglichte Subjekt sich selbst von sei-
nen Objekten separiert. Jedoch ist zu beachten, daß die hier transformierende 
Praxis die Unabhängigkeit der Objektivität als solcher nicht abschafft, nur be-
stimmte Gegenständlichkeitsformen, welche in den –historisch gegebenen – 
Horizont des sich rekonstruierenden Selbstbewußtsein geraten. Aber dies im-
pliziert, daß etwas, was der Verdinglichung sehr ähnlich ist – nämlich objektive, 
unabhängige gesetzmäßige Dinge – ein notwendiges Moment einer dialekti-
schen Konzeption ist, obwohl das, was verdinglicht wird, zu einer gegebenen 
Zeit sich ändern kann, genau in dem Maße, in dem das soziale Subjekt ver-
schiedene Aspekte seiner Existenz zu seinem Selbstbewußtsein erhebt. 

61 



Das Konzept der Vermitlung muß also Widerstände und Übergänge als 
normale Momente historischer Entwicklung behandeln, und nicht bloß als Hin-
dernisse auf dem Weg zu einer vorherbestimmten Zukunft. Dieses Konzept 
impliziert, daß es – entsprechend zu jeder Gestalt sozialer Transparenz, in wel-
cher sich das Subjekt selbst durch Sebstbewußtsein konstituiert – stets undurch-
lässige Gebiete verdinglichter Beziehungen geben wird, welche sich vorläufig 
der Logik verändernder Praxis entziehen. 

Der Akt der kollektiven Selbstbewußtwerdung kann die Objektivität des 
sozialen Netzwerks nicht in die Intentionen, bzw. in die Willensäußerungen ih-
rer Schöpfer auflösen, aber es kann Aspekte solcher Netzwerke vermitteln. 
Nichts bliebe auf ewig außerhalb unseres Zugriffs, außer der Natur als solcher 
oder reiner Formen der Systemrationalität. Und doch würde immer etwas zeit-
weilig außerhalb unserer Reichweite sein, eine Unmittelbarkeit, auf welche wir 
uns in unseren Vermittlungen momentan problematischer Aspekte von Natur 
oder System zu beziehen hätten. 

Radikale Demokratisierung komplexer Gesellschaften würde so nicht die Auf-
lösung aller Systemrationalität in eine pure Lebenswelt der kommunikativen 
Handlungen involvieren, wie Habermas es befürchtet, sondern nur willkürliche 
Grenzziehungen für eine Umstrukturierung systemischer Zusammenhänge in 
Übereinstimmung mit öffentlich diskutierten Wertvorstellungen überflüssig 
machen. Es sind genau diese Grenzen, technologische oder ökonomische Impe-
rative genannt, welche den ultimativen Schutz des Kapitalismus von heute dar-
stellen. Was wir brauchen, ist eine post-habermasianische kritische Theorie, um 
diese Grenzen zu attackieren. Vielleicht kann Lukács uns bei dieser Aufgabe 
noch immer helfen. 

Literaturangaben 

DUMOUCHEL, PAUL (1991): Systemes sociaux et Cognition. Introduction aux 
sciences cognitives. D.Andler (ed.). Paris. Gallimard. 

FEENBERG, ANDREW (1986): Lukács, Marx and the Sources of Critical Theory. 
New York. Oxford University Press. 

FEENBERG, ANDREW (1999): Questioning Technology. Routledge. 
LATOUR, BRUNO (1996): Petite Réflexion sur le culte moderne de dieux Faiti-

ches. Paris. Synthélabo. 
LUKÁCS, GEORGE (1968): History and Class Consciousness, translated by 

R. Livingstone. Boston MIT Press. 

62 



MARCUSE, HERBERT (1964) : One-Dimensional Man. Boston Beacon-Press. 
MARCUSE, HERBERT, Nature and Revolution, in: Counterrevolution and Re-

volt. Boston Beacon Press. 
VOGEL, STEVEN (1996): Against Nature. Albany. S U N Y Press. 

63 



Frank Benseler / Werner Jung (Hg.) 

Lukács 
1998/99 

Jahrbuch 
der Internationalen 

Georg-Lukács-
Gesellschaft 

Institut für Sozialwissenschaften -
Lukács-Institut. Universität Paderborn 



CIP Einheitsaufnahme der Deutschen Bibliothek: 
Lukács, Georg 

Jahrbuch der Internationalen Georg-Lukács-Gesellschaft 
Hg: F. Benseler - W. Jung 
Institut für Sozialwissenschaften - Lukács-Institut. Universität Paderborn 1999 
Erscheint jährlich ab 1996 (1997), 1997 (1998) 
ISBN 3-00-005491-X 

Gedruckt mit Unterstützung der Rosa-Luxemburg-Stiftung, Sachsen 

© Institut für Sozialwissenschaften - Lukács-Institut. Paderborn 1999 
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk einschließlich aller Teile ist urheberrechtlich 
geschützt. Jede Verwertung außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Instituts unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfälti-
gung, Übersetzung, Mikroverfilmung und die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen. 
Gesamtherstellung: Janus-Druck, Paderborn. Printed in Germany 1999 


